
Page | 1 

 

                                                       

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

 

Adaptation of Communication between Students Across Regions at the 

Faqih Hasyim Islamic Boarding School 

[Adaptasi Komunikasi Santri Lintas Daerah di Pondok Pesantren Faqih 

Hasyim] 

 
Rama Adi Wijaya1), Kukuh Sinduwiatmo,*2)  

 
1)Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 
2)Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas Muhammadiyah Sidoarjo, Indonesia 

Email Penulis Korespondensi: kukuhsinduwiatmo@umsida.ac.id  

 

Abstract. This study explores the communication adaptation process among cross-regional students (santri) at Pondok 

Pesantren Faqih Hasyim who face language and cultural differences that challenge social interaction. This research 

used a descriptive qualitative design based on Interaction Adaptation Theory, with the data collected through 

observation and in-depth enquiry of several santri. Several adaptation strategies are found: convergence mirroring, 

in which one adapts their speech and behaviour to that provided by their peers, and reciprocity compensation where 

equilibrium interaction is maintained through a compromise of the individual versus total adjustment. No evidence of 

divergence was found, as the pesantren environment prioritizes unity and social harmony.. These findings highlight 

that adaptive communication skills are crucial for fostering empathy, tolerance, and social cohesion in a multicultural 

pesantren environment. 

Keywords-Communication Adaptation, Cross-Regional Students, Islamic Boarding Schools, Language Differences, 

Intercultural, Communication, Interaction Adaptation Theory (IAT).

 

 

Abstract. Penelitian ini mengeksplorasi proses adaptasi komunikasi di antara mahasiswa lintas daerah (santri) di Pondok 

Pesantren Faqih Hasyim yang menghadapi perbedaan bahasa dan budaya yang menantang interaksi sosial. 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif deskriptif berdasarkan Teori Adaptasi Interaksi, dengan data yang 

dikumpulkan melalui observasi dan penyelidikan mendalam terhadap beberapa santri. Beberapa strategi adaptasi 

ditemukan: pencerminan konvergensi, di mana seseorang menyesuaikan ucapan dan perilakunya dengan yang 

diberikan oleh teman sebayanya, dan kompensasi resiprokal di mana keseimbangan interaksi dipertahankan melalui 

kompromi antara penyesuaian individu dan total. Tidak ditemukan bukti divergensi, karena lingkungan pesantren 

memprioritaskan persatuan dan harmoni sosial. Temuan ini menyoroti bahwa keterampilan komunikasi adaptif 

sangat penting untuk menumbuhkan empati, toleransi, dan kohesi sosial dalam lingkungan pesantren multikultural. 

 

Keywords-Komunikasi Adaptasi, Siswa Lintas Daerah, Pondok Pesantren, Perbedaan Bahasa, Antarbudaya, Komunikasi, 

Teori Adaptasi Interaksi (IAT).

I. PENDAHULUAN 

Di Indonesia, sistem pondok pesantren telah memanfaatkan perubahan sosial, politik, dan budaya dalam 

masyarakat untuk meningkatkan skala secara signifikan. Seiring dengan bertambahnya jumlah pondok pesantren, dan 

ketika sekolah-sekolah individu tidak hanya dikenal untuk memproduksi sarjana tetapi juga sebagai pusat sosial, 

ragam murid yang dididik di sana lebih beragam. Asrama telah berubah dari jenis yang khas awal menjadi sesuatu 

yang modern, dan sifatnya terus bergerak. Ini berarti perubahan pada buku teks, metode pengajaran, dll. telah 

disesuaikan dengan pergeseran waktu di semua pondok pesantren.[1].  

Perkembangan tersebut meliputi empat fase utama, yaitu masa perintisan, pengembangan, pembaruan, dan 

pembenahan. Pergantian antar fase ini memberikan pengaruh yang signifikan terhadap struktur kelembagaan, sistem 

kepemimpinan, serta mutu pengajaran di pesantren. Misalnya, banyak pesantren kini mengintegrasikan pendidikan 

umum dengan pendidikan agama, sehingga menghasilkan kurikulum yang lebih komprehensif [2]. Pada masa 

sekarang, pesantren menampung beragam lapisan masyarakat melalui keberadaan dua kategori santri, yaitu santri 

mukim dan santri kalong. Santri mukim adalah para pelajar yang berasal dari luar daerah dan menetap di lingkungan 

mailto:kukuhsinduwiatmo@umsida.ac.id


2 | Page 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

pondok selama menempuh pendidikan. Sementara itu, santri kalong merupakan peserta didik yang berdomisili di 

sekitar pesantren dan hanya hadir pada waktu-waktu tertentu untuk mengikuti kegiatan belajar. Kemudian juga 

menerapkan prinsip meritokrasi dalam seleksi pengajarannya.  

Perubahan ini tidak menghilangkan esensi pondok pesantren, dengan nilai-nilai religius dan kemandirian tetap 

dipertahankan meskipun ada penambahan materi pelajaran dan metode evaluasi yang lebih variatif [2]. Dengan 

demikian, dinamika pondok pesantren menunjukkan kemampuan lembaga ini untuk beradaptasi dan bertahan dalam 

menghadapi tantangan zaman, sekaligus perannya sebagai institusi pendidikan yang fundamental dalam masyarakat 

Indonesia [3]. 

Merujuk pada informasi yang dipaparkan, Pondok pesantren berperan sebagai lembaga pendidikan Islam yang 

memegang peranan signifikan dalam membentuk kepribadian serta pengembangan ilmu pengetahuan para santri [4]. 

Sebagai lingkungan yang beragam, pesantren sering kali dihuni oleh santri yang berasal dari beragam latar budaya 

dan etnis yang bervariasi [5]. Keberagaman ini membawa dinamika tersendiri dalam interaksi sosial, terutama dalam 

aspek komunikasi [6]. Salah satu tantangan yang dihadapi santri dengan latar belakang budaya berbeda adalah 

perbedaan bahasa yang dapat menjadi penghalang dalam proses komunikasi dan integrasi social [7].  

Pondok pesantren memiliki peran penting dalam sistem pendidikan dan masyarakat di Indonesia. Mereka berfokus 

pada pembentukan karakter dan akhlak melalui pendidikan agama yang mendalam, serta memberikan kontribusi sosial 

dan ekonomi bagi masyarakat sekitar.  Contohnya, penelitian pada tahun 2022 menunjukkan bahwa pesantren 

berperan dalam membangun generasi milenial agar menjadi generasi yang siap menjadi generasi emas 2045 dengan 

memberikan kemandirian, pendidikan agama, dan wawasan kebangsaan kepada santri [8].  

Selain itu, pesantren juga berperan dalam menggalang kekuatan dalam rangka merebut kemerdekaan Indonesia 

dan telah bertransformasi menjadi bagian integral dari kekuatan bangsa [9]. Kemudian juga berperan dalam mencegah 

penyebaran paham radikalisme dan tindakan terorisme melalui jalur pendidikan dan dakwah yang membentuk 

masyarakat yang berkelanjutan dan berakhlak mulia [10], Pondok pesantren juga pada sistem pendidikan nasional 

dengan menyediakan pendidikan holistik yang melengkapi pendidikan formal. Mereka juga berperan dalam 

pengembangan karakter bangsa dan menciptakan generasi yang cerdas secara intelektual dan spiritual [11]. 

Dalam pondok pesantren sering terjadi fenomena, yaitu perbedaan Bahasa yang digunakan, Antara santri lokal dan 

santri luar daerah. Bahasa merupakan suatu sistem simbol yang terstruktur dan digunakan manusia sebagai sarana 

komunikasi. Dalam konteks komunikasi, bahasa berfungsi sebagai alat untuk menyampaikan ide, emosi, dan informasi 

antara individu atau kelompok. Gorys Keraf menyatakan bahwa bahasa memiliki fungsi sosial yang memiliki peranan 

sangat signifikan dalam menjalin interaksi antarmasyarakat, karena “bahasa merupakan alat untuk mengemukakan 

pikiran serta menyampaikan argumentasi kepada orang lain” [12]. Proses komunikasi memiliki keterkaitan yang erat 

dengan penggunaan bahasa, sebab keberhasilan komunikasi ditentukan oleh kemampuan seseorang dalam memahami 

serta menggunakannya secara efektif. Pandangan ini diperkuat oleh Noermanzah yang menjelaskan bahwa “bahasa 

merupakan bentuk pesan yang diekspresikan sebagai sarana komunikasi dalam beragam aktivitas tertentu” [13]. 

Bahasa merupakan elemen fundamental dalam interaksi sosial yang berperan bukan hanya sebagai sarana komunikasi, 

tetapi juga sebagai refleksi dari identitas budaya [14].  

Ketika santri berasal dari beragam suku yang masing-masing memiliki bahasa daerahnya sendiri, kesulitan dalam 

memahami bahasa satu sama lain dapat memicu berbagai bentuk konflik komunikasi, baik dalam bentuk 

kesalahpahaman, stereotip, maupun eksklusi sosial [15]. Hal ini dapat berdampak pada kenyamanan santri dalam 

beradaptasi serta membentuk relasi sosial yang harmonis di lingkungan pesantren. Perbedaan bahasa dan pola 

komunikasi antar daerah di Pondok Pesantren Faqih Hasyim memberikan pengaruh yang cukup besar terhadap 

dinamika interaksi para santri. Variasi bahasa kerap menimbulkan kendala dalam proses penyampaian pesan, 

khususnya bagi santri yang belum terbiasa atau kurang menguasai bahasa yang digunakan oleh rekan-rekannya. 

Kondisi tersebut dapat menghambat terciptanya relasi sosial yang harmonis serta menurunkan rasa percaya diri pada 

sebagian santri [16]. Selain itu, keberagaman bahasa turut memunculkan kecenderungan penggunaan bentuk 

komunikasi nonverbal, seperti gerakan tubuh, ekspresi wajah, atau tulisan, sebagai alternatif dalam menyampaikan 

makna ketika bahasa lisan tidak mampu menjelaskan pesan secara efektif. Namun, tantangan ini juga dapat 

memperkuat stereotip dan prasangka di antara santri dari latar belakang budaya yang berbeda, sehingga terkadang 

terjadi salah paham dalam interaksi sehari-hari [17].  



Page | 3 

 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

Di sisi lain, komunikasi lintas daerah menciptakan lingkungan yang kaya akan keberagaman budaya, di mana 

santri belajar untuk menghargai perbedaan dan beradaptasi dengan kebiasaan serta norma-norma baru dari teman-

temannya. Santri pendatang sering kali termotivasi untuk mempelajari bahasa daerah mayoritas, seperti bahasa Jawa, 

agar dapat berkomunikasi lebih efektif, sehingga proses ini tidak hanya meningkatkan kemampuan bahasa tetapi juga 

mempererat hubungan antar santri [18]. Ini juga berlaku sebaliknya Dimana santri lokal mempelajari Bahasa daerah 

santri pendatang. Meskipun kesalahpahaman akibat perbedaan budaya sering terjadi, hal tersebut mendorong santri 

untuk beradaptasi dan mencari cara untuk memahami satu sama lain. Mereka mungkin mengembangkan cara-cara 

baru dalam berkomunikasi atau menggunakan media lain seperti tulisan untuk menjembatani kesenjangan komunikasi. 

Secara keseluruhan, perbedaan bahasa dan komunikasi lintas daerah memberikan tantangan sekaligus peluang bagi 

santri untuk belajar, beradaptasi, dan membangun hubungan sosial yang lebih baik di lingkungan yang multicultural 

[19]. 

Adaptasi komunikasi berarti bahwa, dalam suatu interaksi tertentu, individu harus menyesuaikan diri secara cukup 

untuk menyampaikan pesan yang dapat dipahami oleh orang lain. Ini adalah hasil dari penyesuaian bersama, sehingga 

kedua belah pihak dapat saling memahami. Proses adaptasi ini terjadi dalam berbagai elemen komunikasi, seperti 

intonasi dan kekuatan suara, pemilihan kata, ekspresi wajah, dan gerakan tubuh, bersama dengan audiens, acara sosial, 

dan tujuan pembicaraan. 

Dalam praktiknya, seseorang dapat menyesuaikan cara berbicara menjadi lebih resmi atau santai sesuai dengan 

situasi, misalnya menggunakan gaya tutur yang formal dalam forum bisnis dan gaya yang lebih akrab saat berinteraksi 

dengan teman sebaya [20]. Selain itu, penyesuaian dalam penggunaan bahasa memegang peranan penting, khususnya 

ketika berinteraksi dengan pendengar yang tidak terlalu memahami topik yang dibahas. Dalam situasi tersebut, 

pemilihan kata yang lebih mudah dipahami dan penyampaian yang lugas akan sangat membantu dalam memperjelas 

pesan yang ingin disampaikan [21]. Sedangkan bahasa tubuh, yang meliputi ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan 

tatapan mata, juga merupakan elemen komunikasi yang perlu diperhatikan agar pesan yang disampaikan tidak salah 

dipahami oleh orang lain [22]. Oleh karena itu, adaptasi komunikasi menjadi sangat penting untuk membangun 

hubungan yang efektif, menghindari kesalahpahaman, dan menjamin bahwa pihak penerima benar-benar memahami 

pesan yang disampaikan [23]. 

Adaptasi komunikasi di Pondok Pesantren Faqih Hasyim mencakup bagaimana para santri dari berbagai wilayah 

yang memiliki beragam latar belakang budaya, menyesuaikan diri dalam berkomunikasi baik dengan sesama santri 

maupun dengan pengasuh serta guru di pondok tersebut. Pondok pesantren sering kali menjadi tempat yang sangat 

beragam secara budaya, mengingat para santri datang dari berbagai daerah di Indonesia dengan tradisi dan bahasa 

yang berbeda-beda.  

Dari hasil observasi yang dilakukan peneliti pada pondok pesantren Faqih Hasyim, peneliti menemukan beberapa 

fenomena bahwasanya disana sering terjadi keterbatasan Bahasa dalam berbicara dengan teman-teman yang berasal 

dari wilayah berbeda, peneliti juga menemukan bahwa di pondok pesantren sering kesalahpahaman yang terpicu 

akibat keterbatasan Bahasa Ketika belajar Bersama atau pada saat presentasi dan berargumen atau pun Ketika 

melakukan kegiatan sehari-hari seperti sapa menyapa. Peneliti menggunakan fenomena ini sebagai landasan untuk 

melakukan penelitian yang akan membahas tentang bagaimana para santri melakukan adaptasi komunikasi lintas 

daerah pada pondok pesantren Faqih Hasyim.  

Penelitian yang berkaitan dengan topik ini antara lain adalah penelitian oleh Neysa Destania (2024), dengan judul 

penelitian “Komunikasi Antarbudaya pada Penyesuaian Diri Santri Baru di Lingkungan Pondok Pesantren Al-

Hasanah Darunnajah 9 Pamulang”, yang menunjukkan bahwa proses adaptasi ini melibatkan penyesuaian terhadap 

norma dan nilai yang berbeda dari lingkungan asal mereka.  

Di Pondok Pesantren Al-Hasanah Darunna jah, misalnya, santri baru mengalami tahapan adaptasi yang mencakup 

kebingungan awal terkait bahasa dan perbedaan nilai, diikuti oleh akulturasi dan akhirnya asimilasi ke dalam budaya 

pesantren [24], begitu juga dengan penelitian yang dilakukan oleh Fatim Matul Jahro (2024), yang berjudul “Metode 

Komunikasi Islam Pengasuh Pondok dalam Melatih Adaptasi Santri Baru (Studi Kasus Di Pondok Pesantren Al Jayadi 

Dagangan Madiun)”, Di Pondok Pesantren Al Jayadi, metode komunikasi Islam diterapkan oleh pengasuh untuk 

membantu santri baru beradaptasi, metode ini mencakup berbagai strategi komunikasi yang bertujuan untuk 

mendukung santri dalam menyesuaikan diri dengan lingkungan baru mereka [25]. 



4 | Page 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

Selanjutnya Penelitian di Pondok Pesantren Darul Falah IV Jombang oleh Hasnah Zein, dan Anwari (2022), yang 

berjudul “Adaptasi Komunikasi Antarbudaya Santri Non-Jawa dalam Memahami Pembelajaran Ngaji Pegon”, juga 

menunjukkan bahwa komunikasi antarbudaya sangat berperan dalam proses adaptasi, di mana santri harus 

berkomunikasi menggunakan Bahasa Indonesia untuk berinteraksi dengan teman-teman mereka yang mayoritas 

berbahasa Jawa [26].  

Penelitian oleh Tantry  Widiyanarti,  Sulthanah  Dzakyah  Ashari,  Tasyrika  Zahra,  dan Sekar  Ayu Fadhilah 

(2024), yang berjudul “Peran Komunikasi Antar Budaya dalam Mengatasi Konflik di Lingkungan Multikultural”[27], 

menunjukan bahwa seluruh informan melewati tahap adaptasi komunikasi lintas budaya, karena ketiganya mengalami 

gegar budaya terkait bahasa, makanan, dan kebiasaan adat. 

Pada gegar budaya terkait bahasa, hal ini sangat memengaruhi para informan karena komunikasi sehari-hari 

mereka menjadi kurang efektif. Culture shock (gegar budaya) adalah kondisi psikologis yang dialami seseorang ketika 

menghadapi lingkungan budaya yang berbeda secara signifikan dari budaya asalnya. Istilah ini pertama kali 

diperkenalkan oleh Kalervo Oberg pada tahun 1960, yang mendefinisikannya sebagai perasaan disorientasi yang 

muncul ketika seseorang tiba-tiba berada dalam budaya, gaya hidup, atau sikap yang asing [28]. dalam penelitian ini 

tidak terlalu mendalam mengulas proses adaptasi komunikasi itu sendiri.  

Dengan demikian, dalam penelitian ini peneliti akan lebih memusatkan perhatian pada Tipe adaptasi komunikasi 

yang digunakan oleh santri lintas daerah maupun santri lokal dalam berinteraksi sehari-hari, baik dalam konteks 

pembelajaran agama maupun dalam kegiatan sosial lainnya. 

Keempat penelitian menunjukkan bahwa proses adaptasi santri baru di pondok pesantren melibatkan penyesuaian 

terhadap nilai, norma, dan bahasa yang berbeda dari lingkungan asal mereka. Pendekatan lintas budaya dengan nilai-

nilai keagamaan Islam ini digunakan untuk mendukung adaptasi dalam komunikasi. Berbagai bentuk bahasa, seperti 

dialek Indonesia, Arab, dan Inggris, merupakan sumber utama yang digunakan oleh sesama untuk menjaga hubungan 

sosial antara mereka dan orang lain, sambil melakukan adaptasi untuk menyesuaikan diri dengan lingkungan budaya 

baru dalam kehidupan pesantren. 

Pendekatan teoretis penelitian ini berasal dari Teori Adaptasi Interaksi (IAT) oleh Judee Burgoon. Teori tersebut 

menjelaskan bahwa individu menyesuaikan perilaku komunikasinya berdasarkan perkiraan terhadap hasil yang 

mungkin muncul dalam suatu interaksi sosial. Dalam pandangan teori ini, setiap individu cenderung membentuk 

ekspektasi mengenai apakah interaksi yang terjadi akan menghasilkan dampak positif atau negatif, dan perkiraan 

tersebut memengaruhi tingkat partisipasi serta cara mereka terlibat dalam proses komunikasi [29]. Apabila seseorang 

memperkirakan hasil interaksi akan bersifat positif, misalnya dapat mempererat hubungan atau mencapai tujuan 

tertentu, maka ia cenderung berpartisipasi lebih aktif dan menyesuaikan gaya komunikasinya guna memperoleh hasil 

yang diharapkan. Namun, jika hasil yang diprediksi bersifat negatif, individu biasanya akan menghindar atau 

membatasi keterlibatan dalam proses interaksi tersebut [30].  

Dalam konteks komunikasi antarbudaya, misalnya di pesantren, teori ini dapat menjelaskan bagaimana santri dari 

daerah yang berbeda akan menyesuaikan bahasa dan perilaku mereka berdasarkan harapan mereka terhadap 

penerimaan sosial dan kesuksesan dalam beradaptasi dengan norma lokal. Dengan kata lain, prediksi mengenai hasil 

interaksi apakah diharapkan menghasilkan hubungan yang positif atau tidak akan mempengaruhi sejauh mana individu 

beradaptasi dalam komunikasi mereka, baik dalam bahasa, perilaku, atau bahkan dalam cara mereka menyampaikan 

pesan [31].  

Pada penelitian ini peneliti akan menggunakan 3 tipe adaptasi dalam teori adaptasi interaksi, yaitu Kompensasi 

Timbal Balik (Reciprocity Compensation) tipe ini mengarah pada momen Ketika seseorang tidak tertarik atau tidak 

menyukai lawan bicara, mereka cenderung menolak menyesuaikan perilaku dan mempertahankan posisi interaksi 

awal atau sebaliknya tergantung situasi yang di hadapinya[32], selanjutnya adalah Pencerminan Konvergensi 

(Convergence Mirroring), yaitu Ketertarikan terhadap perilaku lawan bicara mendorong seseorang untuk 

menyesuaikan dan mencerminkan perilaku tersebut [33]. Dan yang terakhir adalah Pencerminan Divergensi 

(Divergence Mirroring), yaitu sebuah Ketidaksukaan terhadap perilaku lawan bicara membuat seseorang 

menyesuaikan perilaku dengan cara yang berbeda atau berlawanan [34]. 



Page | 5 

 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

II. METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif kualitatif untuk memahami dinamika 

adaptasi dalam komunikasi antar santri Lintas daerah di Pondok Pesantren Faqih Hasyim. Pendekatan kualitatif 

memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi secara mendalam pengalaman dan interaksi sosial para santri dalam 

konteks kehidupan pondok pesantren. Informan dalam penelitian ini adalah santri yang sedang menempuh pendidikan 

di Pondok Pesantren Faqih Hasyim. Mereka dipilih melalui teknik purposive sampling dengan mempertimbangkan 

latar belakang Bahasa dan daerah yang berbeda. Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam serta 

observasi yang digunakan untuk mendapatkan data kualitatif awal mengenai pengalaman adaptasi komunikasi santri. 

Wawancara dilakukan dengan sejumlah santri yang telah dipilih sebagai responden utama untuk menggali pengalaman 

mereka secara lebih mendalam. Data yang diperoleh dianalisis menggunakan teknik analisis tematik dengan mengikuti 

tahapan obervasi, dan wawancara. 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini menemukan bahwa santri pendatang di Pondok Pesantren Faqih Hasyim membangun strategi 

komunikasi yang beragam dalam menghadapi keberagaman bahasa, budaya, dan perilaku. Dengan menggunakan 

perspektif Interaction Adaptation Theory (IAT), dinamika penyesuaian yang mereka lakukan dapat dipahami sebagai 

hasil dari interaksi antara ekspektasi pribadi, kebutuhan komunikasi, dan keinginan untuk diterima oleh lingkungan 

sosial yang majemuk. 

Pola pertukaran bolak-balik juga ada dalam diri Khadijah Nurryn Aimaqviro. Berasal dari Jombang, dia tidak 

merasa kesulitan dalam berkomunikasi di pesantren karena sebagian besar santri berbicara dalam dialek Jawa standar 

yang sudah dikenalnya. Hal ini membuat Khadijah berpikir bahwa tidak banyak yang perlu berubah. Namun, dia 

menunjukkan beberapa kemampuan beradaptasi dalam mengelola santri dari tempat lain. Misalnya, ketika dia 

menemui ungkapan "beneh sossa" dari seorang santri Madura, dia memutuskan untuk bertanya arti ungkapan tersebut 

dan mengubah bahasanya menjadi bahasa Indonesia agar dapat mencapai saling pengertian. Tanggapan ini 

menunjukkan bahwa Khadijah tidak sepenuhnya beralih ke gaya komunikasi baru, melainkan memanfaatkan gaya 

tersebut dengan penyesuaian yang sesuai untuk situasi tertentu. Menurut teori IAT, dia mampu beradaptasi dengan 

kebutuhan komunikasi dengan perubahan yang diperlukan tanpa kehilangan keanggotaannya dalam kelompok asli. 

Berbeda dengan Khadijah, ketiga informan lainnya, Namira, Alvino, dan Narendra, menunjukkan pola interaksi 

yang lebih konvergen. Mereka dengan sengaja menyesuaikan penggunaan bahasa serta perilaku agar selaras dengan 

norma dan harapan yang berlaku di lingkungan pesantren. Namira, misalnya, sempat mengalami kebingungan ketika 

mendengar kata “kasep” yang ia pahami sebagai “terlambat” dalam bahasa Jawa, tetapi berarti “tampan” dalam bahasa 

Sunda. Kesalahpahaman kecil ini mendorongnya lebih sering menggunakan bahasa Indonesia sekaligus mempelajari 

kosakata baru dari teman. Dari sisi perilaku, Namira yang sebelumnya pendiam dan cenderung memendam perasaan, 

perlahan berubah menjadi lebih terbuka. Jika dulu ia memilih diam saat disindir, di pondok ia mulai berani menyangkal 

dan menegur. Perubahan ini memperlihatkan bagaimana kebutuhan untuk diterima kelompok membuatnya keluar dari 

pola “sungkan” khas budaya Sunda menuju gaya komunikasi yang lebih lugas. 

Alvino yang berasal dari Betawi menghadapi tantangan berbeda. dia sangat percaya diri sejak awal, tetapi sikap 

kasar dan leluconnya yang tidak pantas menjadi masalah. Humor yang dianggap biasa di lingkungan sebelumnya 

menjadi tidak pantas di pesantren. Berkali-kali ia dimarahi seniornya, begitu pula ia merasa malu ketika digoda di 

depan teman-temannya. Pelajaran itu membuat Alvino belajar mengelola dirinya dengan lebih baik. Daripada 

leluconnya yang kasar dan keras, ia membuat percakapannya menjadi humoris dan menghibur tanpa menyinggung 

orang lain. Transformasi ini menunjukkan transisi dari budaya egaliter Betawi menuju budaya pesantren yang 

mendukung kesantunan. Teguran senior akhirnya menjadi tekanan sosial: mereka membuat Alvino merasa seolah-

olah didorong untuk mendamaikan kebutuhannya untuk menjadi lucu dengan tuntutan tempat yang sangat 

mementingkan kesopanan. 

Narendra, seorang siswa dari Madura, menunjukkan jalur adaptasi yang kurang sederhana bagi saya. Dia 

mengalami beberapa kesalahan interpretasi dalam bahasa, seperti ketika dia menggunakan kata "anyep", yang dalam 

bahasa Madura berarti "dingin" tetapi diartikan sebagai 'tawar' oleh siswa Jawa. Selain itu, sifatnya yang agak keras 

dan penuh harga diri membuatnya mengalami masalah di area asrama mencoba untuk tetap terjaga melewati waktu 

"lampu mati" atau terlambat ke kelas. Kebutuhannya untuk terlihat baik sangat bertentangan dengan keinginan untuk 

menyesuaikan diri. Setelah mendapat teguran berulang kali dari manajemen dan pandangan acuh dari teman-

temannya, ego Narendra mulai menyusut. Dia menjadi lebih mau mendengarkan, berpikiran terbuka, dan lebih rendah 

hati. Perubahan ini menunjukkan bagaimana interaksi sosial dan paksaan hierarki di pesantren memaksa Narendra 

untuk mempertimbangkan kembali kepentingan pribadinya dengan kebutuhan sosial untuk harmoni. 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa tahap adaptasi di antara siswa di pesantren tidak hanya melalui bahasa 

tetapi juga dapat diidentifikasi melalui akulturasi sosial dan budaya mereka. Perubahan diferensial ini, yang berasal 



6 | Page 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

dari model IAT dan apa yang saya pelajari dari informan dalam studi Malta adalah produk dari kebutuhan pribadi, 

norma sosial, dan dorongan untuk mendapatkan persetujuan dari lingkungan. Ketika motivasi pribadi tidak sejalan 

dengan norma yang relevan, siswa menyesuaikan dengan kompensasi atau konvergensi untuk menjaga keseimbangan 

dalam kehidupan sosialnya. Curiously, the present findings did not show a preference for opposite behavior. Here we 

can understand why, within the pesantren-character itself, it carries the values of solidarity, collective and collective 

discipline spirit. 

Sikap divergen terhadap perubahan tersebut seringkali dianggap berpotensi menimbulkan konflik dan 

bertentangan dengan tujuan komunikasi dalam komunitas pesantren. 

Oleh karena itu, para santri lebih terdorong untuk menyesuaikan diri melalui pola konvergensi atau menjaga 

keseimbangan lewat kompensasi. Selain itu, tekanan sosial dari dominasi santri Jawa dan sistem senioritas yang kuat 

turut memperkuat arah proses adaptasi tersebut. 

Dengan demikian, komunikasi antar daerah di Pondok Pesantren Faqih Hasyim tidak hanya terjadi melalui 

pertukaran bahasa secara verbal, tetapi juga berfungsi sebagai ruang negosiasi bagi pembentukan identitas, 

pemaknaan, serta kedekatan sosial antar santri. Kompensasi timbal balik maupun pencerminan konvergensi sama-

sama menjadi strategi adaptasi yang membantu santri pendatang bertahan, diterima, dan berbaur dalam kehidupan 

pesantren yang majemuk, hierarkis, sekaligus menjunjung tinggi solidaritas. 

 
Kompensasi Timbal Balik (Recipirocity Compensation) 

Peneliti menemukan adanya tipe adaptasi lain yang lebih bersifat pasif namun tetap fungsional, yaitu kompensasi 

timbal balik. Pola ini peneliti temukan dari pengalaman Khadijah Nurryn Aimaqviro. 

Berasal dari Jombang, Khadijah tidak menghadapi hambatan berarti karena sebagian besar santri di pondok juga 

menggunakan Bahasa Jawa yang sudah familiar baginya. Situasi tersebut membuatnya merasa tidak perlu mempelajari 

bahasa lain secara intensif. Meskipun demikian, ketika berinteraksi dengan santri dari daerah lain seperti Madura, 

Khadijah tetap menunjukkan sikap terbuka dengan bertanya jika menemui istilah yang belum ia kenal. Dia 

menceritakan satu kejadian ketika seorang teman mengatakan "beneh sossa," yang diterjemahkan menjadi "sangat 

berantakan," sebuah ungkapan yang awalnya tidak ia kenali. 

Dia tidak harus mempelajari bahasa tersebut, tetapi dia memilih bahasa Indonesia jika pihak lain tidak mengerti 

bahasa Jawa. Yang jelas dari interaksi Khadijah adalah bahwa dia tidak langsung menyesuaikan diri seperti para 

informan lainnya namun, ketika lawan bicara secara eksplisit memintanya, dia bisa dan akan melakukannya. Maka 

dari itu, peneliti melihat pola adaptasinya sebagai bentuk dari kompensasi timbal balik, di mana ia menyeimbangkan 

komunikasi dengan fleksibilitas situasional. 

 

Pencerminan Konvergensi (Convergence Mirroring) 

      Salah satu pola adaptasi yang paling menonjol adalah pencerminan konvergensi. Peneliti mengamati bagaimana 

para santri cenderung menyesuaikan cara berkomunikasi mereka terutama dalam penggunaan Bahasa agar bisa 

menjalin hubungan yang baik dengan santri dari latar belakang daerah yang berbeda. 

Ketika peneliti mewawancarai Namira Aisyifa Putri Asani, peneliti melihat bagaimana ia sempat mengalami 

kebingungan di awal masa adaptasi. Bagi Namira, dia pertama kali menghadapi masalah hambatan bahasa adalah 

ketika dia mendengar temannya dari Sunda menggunakan kata "kasep." Dalam pemahamannya yang berasal dari 

Jawa, itu adalah kata lain untuk "terlambat," sementara dalam bahasa Sunda yang digunakan oleh orang-orang desa 

berarti tampan. Kejadian tersebut menjadi titik awal perubahan bagi Namira. Sejak saat itu, dia berusaha berbicara 

lebih sering dalam Bahasa Indonesia dan belajar kata-kata baru dari orang-orang di sekitarnya. Sikap terbuka ini 

menunjukkan bahwa Namira termasuk dalam pola pencerminan konvergensi, karena ia berusaha menyamakan cara 

komunikasi agar bisa diterima oleh semua pihak. 

Tak hanya perubahan pada Bahasa ia juga mengalami konvergensi pada sisi perilaku yang awalnya pendiam jadi 

lebih sering berbicara kepada sesame santri, hal ini diperlukakan agar dapat bertahan pada lingkungan pesantren, 

seperti pada saat ia merasa tersinggung, sebelum memasuki pondok pesantren ia akan lebih memilih untuk memendam 

perasaan tersinggungnya dan lebih memilih diam, namun Ketika pada lingkungan pondok terutama asrama ia jadi 

bahan pembicaraan santri lain karena selalu diam jika ada yang menyindirnya, lama kelamaan dia jadi agak dikucilkan 

oleh teman asramanya, tetapi lama-lama Namira pun agak kesal karena lingkunganya sebelum masuk pondok 

pesantren, perilakunya dimaklumi anak sekitarnya karena di anggap merasa sungkan atau tidak enakan. Namun 

berbeda dengan lingkungan  pondok yang anaknya berasal dari lingkungan asing dari lingkungan Namira.  

“dulu aku sering di olok2 karena suka diem aja kalo di ajak bercanda, yah aku dulu kalau mau nanggapin mereka aku 

ngerasa sungkan aja gitu ka soalnya mereka kan bukan dari sekitar sini”  

Hal tersebut membuat Namira sadar bahwa dia harus lebih berterus terang, dan angkat bicara jika ada yang kurang 

cocok dengan dirinya, “yah setelah sering jadi bahan obrolan anak-anak, lama juga capek juga kak jadi aku juga mulai 

lebih sering nyangkal omongan mereka kalo merekanya kurang ajar gitu”. setelah itu lambat laun teman-temanya 



Page | 7 

 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

lebih sering mengajaknya bicara, karena yang awalnya Namira di anggap aneh karena diam saja setelah di singgung 

jadi lebih sering angkat bicara dan lebih mudah di dekati saat berbicara.  

Berbeda dengan Mohammad Alvino Riantoro. Alvino tampak lebih percaya diri dalam menjalin komunikasi lintas 

budaya. Sejak awal, ia sudah terbiasa menggunakan Bahasa Indonesia dalam percakapan, sehingga jarang mengalami 

hambatan bahasa. Ia juga punya kebiasaan unik seperti bertanya langsung jika tidak memahami sebuah kata dan 

melengkapi percakapan dengan gestur tubuh yang memperjelas maksudnya. Suatu kali, Alvino menceritakan 

pengalamannya ketika disapa oleh temannya dari Sunda dengan kalimat “lagi naon ieu teh”. Awalnya ia kebingungan, 

namun karena sudah terbiasa dengan lingkungan pesantren, ia akhirnya tahu arti dari kalimat tersebut dan mampu 

menjawabnya dengan tepat. Dari interaksi ini, peneliti melihat bahwa Alvino bukan hanya menyesuaikan bahasa, 

tetapi juga aktif menjalin kedekatan budaya melalui upaya memahami bahasa daerah lain. Hal ini menunjukkan bahwa 

ia juga tergolong dalam pola pencerminan konvergensi.  

Selain itu alvino juga mengalami konvergensi dalam segi perilakunya, pertama masuk alvino suka frontal dengan 

dengan santri se asrama nya, dia juga suka bergurau dengan topik jorok, alvino sering kali di tegur senior nya karena 

di anggap kurang sopan saat bergurau, “pernah mas waktu itu di marahin mas reza waktu sepak bola soalnya aku 

ngomong nya kurang ajar jadi malu banget waktu itu”. Disini alvino pun tidak punya pilihan lain selain mengubah 

kebiasaanya yang sering frontal dan jorok saat bergurau, teman-temannya juga waktu itu sudah sering rishi dengan 

perilakunya karena mayoritas mereka dari jawa yang mengedepankan sopan santun di atas segalanya, 

Berbeda dengan dua informan sebelumnya, Narendra Vidya Kalyani Rosidah justru menunjukkan tantangan yang 

cukup kompleks dalam proses adaptasinya. Ia mengalami beberapa kali kesalahpahaman akibat perbedaan makna kata 

antar daerah. Misalnya, saat ia menyebut kata “anyep” yang dalam daerah asalnya berarti ‘dingin’, namun di daerah 

lain justru bermakna ‘hambar’. Perbedaan makna seperti ini sering kali menimbulkan kebingungan dalam interaksi 

awal. Namun demikian, Narendra tetap berusaha aktif membangun komunikasi yang efektif. Ia memilih menggunakan 

Bahasa Indonesia sebagai bahasa utama dan tak ragu bertanya bila ada kata yang tidak dipahaminya. Dari keterbukaan 

dan keaktifannya dalam menyesuaikan diri, peneliti menyimpulkan bahwa Narendra juga merupakan bagian dari pola 

pencerminan konvergensi.  

Dari hasil observasi tak hanya dari segi Bahasa Narendra juga menglamai konvergensi dalam sisi perilaku, dia 

awalnya di kenal sebagai anak yang keras kepala karena dari daerah asalnya (Madura) orang-orang disana mempunyai 

ego atau harga diri yang tinggi, jadi Ketika awal masuk ke pondok pesantren ia sempat di jauhi temanya karena sikap 

nya yang keras kepala dan susah di ajak, dan karena hal itu banyak dari senior atau pengurus pondok pesantren yang 

menegurnya karena selalu melanggar tata tertib, pelanggaran seperti telat saat kelas, tidur larut malam dan suka 

keluyuran waktu jam tidur. Seiring berjalanya waktu Narendra mulai merubah perilakunya agar berhenti kenak tegur 

senior dan pengurus pondok, ia juga mulai lebih sering mendengarkan peringatan temanya dan lebih mempercayai 

mereka, temanya pun juga mulai lebih senang saat ngobrol dengannya, perubahan perilaku ini menunjukan bahwa 

Narendra harus menurunkan egonya demi dapat diterima dengan baik oleh lingkungan pondok pesantren yang 

awalnya keras kepala dan arogan menjadi lebih humble dan rendah hati. Ini diperlukan karena mayoritas santri dan 

pengurus pondok Adalah jawa yang Dimana mereka menjunjung tinggi tata krama supaya ia dapat beradaptasi di 

Tengah lingkungan pondok yang lebih mengedepankan sopan santun dan ketaatan. Dari keterbukaan dan keaktifannya 

dalam menyesuaikan diri, peneliti menyimpulkan bahwa Narendra juga merupakan bagian dari pola pencerminan 

konvergensi.  

Berdasarkan hasil wawancara dan observasi, penelitian ini menemukan dua tipe adaptasi komunikasi yang muncul 

dalam praktik santri, yaitu pencerminan konvergensi dan kompensasi timbal balik. Sementara itu, tipe pencerminan 

divergensi tidak ditemukan dalam interaksi santri di Pondok Pesantren Faqih Hasyim. Pencerminan konvergensinya 

meliputi sisi Bahasa dan perilaku santri. 

VII. SIMPULAN 
Penelitian ini menemukan bahwa santri di Pondok Pesantren Faqih Hasyim menggunakan dua tipe adaptasi 

komunikasi menurut Interaction Adaptation Theory (IAT), yaitu pencerminan konvergensi dan kompensasi timbal 

balik. divergensi tidak ditemukan karena budaya pesantren yang memiliki semangat kuat untuk persatuan 

dan pemahaman terkait toleransi, dan juga mengikuti tatanan atau hierarki.  Penemuan ini mengklaim bahwa 

pesantren dapat menjadi tempat antarbudaya yang mendukung keterampilan komunikasi lintas budaya, di 

mana penyesuaian yang dilakukan oleh santri diterima tidak hanya tentang kapasitas bahasa tetapi juga 

mencerminkan masalah sosial, empati, dan membangun harmoni sosial.  Studi ini memiliki keterbatasan, ini 

melibatkan informasi dari sejumlah informanyang terbatas, dan dilakukan hanya di satu pesantren sehingga 

kami belum dapat menggeneralisasi kondisi budaya di semua pesantren.  

 

Ucapan Terima Kasih 



8 | Page 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

Pertama-tama, saya ingin menyampaikan penghargaan yang setinggi-tingginya kepada Bapak Muhammad Nur 

Azzaim, S.Pd., kepala pondok pesantren yang telah memberi saya kesempatan dan kebahagiaan untuk melakukan 

penelitian di lingkungan pesantren ini. Dukungan beliau sangat berarti bagi saya. Saya juga ingin mengucapkan terima 

kasih kepada Bapak Muchamad Nur Hariadi, M.Pd., seorang kolaborator di pondok pesantren sebagai fasilitator yang 

selalu menjaga dan membantu setiap proses penelitian ini. Tanpa bantuannya, jalannya penelitian ini akan cukup sulit.  

 

REFERENSI 

[1] Fridiyanto, “DINAMIKA SOSIAL PESANTREN DI INDONESIA Oleh Fridiyanto,” Al-mashaadir Vol. 1 

No. 1 2019, vol. 1, no. 1, pp. 1–10, 2019. 

[2] Z. Sukawi and S. Haryanto, “DINAMIKA PERTUMBUHAN PESANTREN (Melacak Akar-Akar Historis 

Perkembangan Pesantren di Jawa),” Manarul Qur’an J. Ilm. Stud. Islam, vol. 14, no. 1, pp. 35–55, 2014. 

[3] R. Mahrisa, S. Aniah, H. P. Daulay, and Z. Dahlan, “Pesantren Dan Sejarah Perkembangannya Di 

Indonesia,” J. Abdi Ilmu, vol. 13, no. 2, p. 34, 2020. 

[4] Nurhakim Moh., “IMAM ZARKASYI DAN PEMBAHARUAN PESANTREN : REKONSTRUKSI 

ASPEK KURIKULUM , MENEJEMEN dan ETIKA PENDIDIKAN,” Progresiva, vol. 5, no. 1, pp. 83–96, 

2011. 

[5] S. M. Yogyakarta, “Manajemen Komunikasi Pada Pondok Pesantren Pondok Pesantren adalah lembaga 

pendidikan Islam yang memainkan peran penting dalam pembentukan karakter generasi muda . Sebagai 

lembaga pendidikan , Pondok Pesantren A . Pengertian Manajemen Komunikasi pada Pond,” vol. 2, no. 3, 

2024. 

[6] D. Iswatiningsih, “Etnografi Komunikasi: Sebuah Pendekatan dalam Mengkaji Perilaku Masyarakat Tutur 

Perempuan Jawa,” J. UNS, Prasasti Conf. Ser., no. 56, pp. 38–45, 2014, [Online]. Available: 

https://jurnal.uns.ac.id 

[7] E. Neulektüre and J. J. Gumperz, “Gumperz’s 1982 Discourse Strategies,” no. August, 2023. 

[8] A. Sabiq, “Peran Pesantren Dalam Membangun Moralitas Bangsa Menuju Indonesia Emas 2045,” Wawasan 

J. Kediklatan Balai Diklat Keagamaan Jakarta, vol. 3, no. 1, pp. 16–30, 2022, doi: 

10.53800/wawasan.v3i1.118. 

[9] L. Nurul Romdoni and E. Malihah, “Membangun pendidikan karakter santri melalui panca jiwa pondok 

pesantren,” J. Pendidik. Agama Islam Al-Thariqah, vol. 5, no. 2, pp. 13–22, Dec. 2020, doi: 10.25299/al-

thariqah.2020.vol5(2).4808. 

[10] D. Dan, S. Dalam, and R. D. A. N. Terorisme, “Peran pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan, 

dakwah dan sosial dalam menangkal radikalisme dan terorisme,” pp. 118–126. 

[11] B. Sulistiono, “Peranan Pondok Pesantren Dalam Sistem Pendidikan Nasional,” J. UIN, vol. 2, no. April, pp. 

1–13, 2011, doi: 10.53491/jiep.v2i2.1248. 

[12] O. Mailani, I. Nuraeni, S. A. Syakila, and J. Lazuardi, “Bahasa Sebagai Alat Komunikasi Dalam Kehidupan 

Manusia,” Kampret J., vol. 1, no. 1, pp. 1–10, 2022, doi: 10.35335/kampret.v1i1.8. 

[13] Noermanzah, “Bahasa sebagai Alat Komunikasi, Citra Pikiran, dan Kepribadian,” Pros. Semin. Nas. Bulan 

Bhs., pp. 306–319, 2019, [Online]. Available: https://ejournal.unib.ac.id/index.php/semiba 

[14] W. Yunhadi, “Realitas Bahasa Dalam Postulat Sapir Dan Whorf,” Ling. J. Lang. Lit. Teach., vol. 13, no. 2, 

p. 169, 2016, doi: 10.30957/lingua.v13i2.227. 

[15] S. Ting-Toomey, “Intercultural conflict training: Theory-practice approaches and research challenges,” J. 

Intercult. Commun. Res., vol. 36, no. 3, pp. 255–271, 2007, doi: 10.1080/17475750701737199. 

[16] M. Ihsan, “Perilaku Berbahasa Di Pondok Pesantren Adlaniyah Kabupaten Pasaman Barat,” J. Elektron. 

WACANA Etn., vol. 2, no. 1, p. 25, 2011, doi: 10.25077/we.v2.i1.17. 

[17] A. Rahmawati, “Pilihan Bahasa pada Santri Mukim di Pondok Pesantren Durrotu Ahlisunnah Waljamaah 

Sekaran Gunungpati Semarang,” 2016. 

[18] I. Z. Ambiya, S. Mulyawan, and H. Saefuloh, “Jurnal Pendidikan Bahasa Arab,” El-Ibtikar, vol. 11, no. 1, p. 

70, 2022. 

[19] A. Y. Wijayanti and N. Puspitasari, “Analisis Pola Komunikasi Antarbudaya Para Santri Di Pondok 

Pesantren Tahfidz Daarul Quran Jawa Tengah,” Paramasastra, vol. 5, no. 2, 2018, doi: 

10.26740/parama.v5i2.3629. 

[20] L. S. S. Utami, “The Theories of Intercultural Adaptation,” J. Komun., vol. 7, no. 2, pp. 180–197, 2015. 

[21] S. A. Beebe, “Theoritical Aspects Of Intercultural Communication Structure-Interaction Theory: 

Conceptual, Contextual and Strategic Influences on Human Communication,” Russ. J. Linguist. Vestn. 

Rudn, pp. 2–16, 2015. 

[22] J. K. Burgoon, L. K. Guerrero, and V. Manusov, Nonverbal Communication. Routledge, 2016. doi: 



Page | 9 

 

Copyright © Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. This preprint is protected by copyright held by Universitas Muhammadiyah Sidoarjo and is distributed 

under the Creative Commons Attribution License (CC BY). Users may share, distribute, or reproduce the work as long as the original author(s) and copyright 

holder are credited, and the preprint server is cited per academic standards. 

Authors retain the right to publish their work in academic journals where copyright remains with them. Any use, distribution, or reproduction that does not 

comply with these terms is not permitted. 

 

Conflict of Interest Statement: 
The author declares that the research was conducted in the absence of any commercial or financial 

relationships that could be construed as a potential conflict of interest. 

  

10.4324/9781315663425. 

[23] S. Ting-Toomey, “Understanding intercultural conflict competence: Multiple theoretical insights,” 

Routledge Handb. Lang. Intercult. Commun., no. June, pp. 279–295, 2012, doi: 10.4324/9780203805640. 

[24] N. Destania, “Komunikasi Antarbudaya Pada Penyesuaian Diri Santri Baru Di Lingkungan Pondok 

Pesantren Al-Hasanah Darunnajah 9 Pamulang,” Repository.Uinjkt.Ac.Id, 2024, [Online]. Available: 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/82665%0Ahttps://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bits

tream/123456789/82665/1/NEYSA DESTANIA-FDK-L.pdf 

[25] F. Matul, “Komunikasi Islam Pengasuh Pondok Dalam Melatih Adaptasi Santri Baru (Studi Kasus Di 

Pondok Pesantren Al Jayadi Dagangan Madiun),” 2024, [Online]. Available: 

http://etheses.iainponorogo.ac.id/id/eprint/27377 

[26] H. Zein, “SANTRI NON JAWA DALAM MEMAHAMI PEMBELAJARAN NGAJI PEGON Huruf pegon 

lahir di kalangan Pondok Pesantren untuk memaknai atau menerjemahkan penulisannya , karena penulisan 

Arab tidak sama dengan penulisan latin , yakni dimulai dari,” Spektra Komunika, vol. 1, 2022, [Online]. 

Available: file:///D:/S2/Semester 1/Kualitatif/Referensi/1. ADAPTASI KOMUNIKASI ANTARBUDAYA 

SANTRI NON JAWADALAM MEMAHAMI PEMBELAJARAN NGAJI PEGON.pdf 

[27] S. Efendi, H. Sunjaya, E. Purwanto, and T. Widiyanarti, “Peran Komunikasi Antar Budaya dalam Mengatasi 

Konflik di Lingkungan Multikultural,” no. 4, pp. 1–6, 2024. 

[28] K. Oberg, “Cultural Shock: Adjustment to New Cultural Environments,” Pract. Anthropol., vol. os-7, no. 4, 

pp. 177–182, Jul. 1960, doi: 10.1177/009182966000700405. 

[29] J. K. Burgoon, V. Manusov, and L. K. Guerrero, Nonverbal Communication. New York: Routledge, 2021. 

doi: 10.4324/9781003095552. 

[30] J. K. Burgoon, “Nonverbal signals,” no. January 1994, pp. 229–285, 1994. 

[31] J. K. Burgoon, A. E. Hubbard, and W. B. Gudykunst, “Cross-cultural and intercultural applications of 

expectancy violations theory and interaction adaptation theory,” Theor. about Intercult. Commun., no. July, 

pp. 149–171, 2005, [Online]. Available: 

http://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=FQtdsLaPe3AC&oi=fnd&pg=PA149&dq=Expectancy+viol

ations+theory+(EVT)+-

+Judee+K.+Burgoon+&ots=reoW5Wccuo&sig=0UJr3sTVeOel_3r4cZ1dwzmheYg%5Cnhttp://books.googl

e.com/books?hl=en&lr=&id=FQtdsLaPe3AC&oi=fnd&pg=PA149&dq= 

[32] J. Sauermann, “Worker reciprocity and the returns to training: Evidence from a field experiment,” J. Econ. 

Manag. Strateg., vol. 32, no. 3, pp. 543–557, Aug. 2023, doi: 10.1111/jems.12419. 

[33] A. D. Astuti, “Penerapan Konvergensi Media Di Lpp Tvri Nasional Jakarta,” J. Ilm. Tek. Stud., vol. 4, no. 2, 

pp. 74–88, 2018, [Online]. Available: http://ojs.mmtc.ac.id/index.php/jits/article/view/34 

[34] D. E. NESS, “Understanding Physician-Pharmaceutical Industry Interactions: A Concise Guide,” Am. J. 

Psychiatry, vol. 166, no. 2, pp. 241–241, Feb. 2009, doi: 10.1176/appi.ajp.2008.08060937. 
 

 
 

 

 

 
 

 


