
UNIVERSITAS 
MUHAMMADIYAH 

SIDOARJO

Makna dan Simbol Sesajen
dalam Ritual Upacara Karo

Suku Tengger Desa Baledono
Oleh:

Nafridhatul Maulidina Wardani
Kukuh Sinduwiatmo, M.Si.

Program Studi Ilmu Komunikasi
Universitas Muhammadiyah Sidoarjo 

Juni, 2025



2

Pendahuluan
• Latar Belakang
   Kemajuan teknologi yang pesat di era modernisasi saat ini memberikan dampak 

besar diberbagai aspek kehidupan, seperti dibidang ekonomi, sosial, dan budaya. 
Dimana teknologi mempengaruhi masyarakat dalam berpikir dan berperilaku, 
terutama di kalangan generasi muda. Mereka cenderung lebih banyak mengadopsi 
budaya asing yang sering kali tidak sejalan dengan nilai-nilai budaya lokal yang 
ada di Indonesia.



3

Pendahuluan
• Fenomena
1. Perubahan fenomena sosial di era kemajuan teknologi yang semakin pesat yang 

dapat mengikis lunturnya nilai- nilai budaya 
2. Termasuk tradis suku tengger yang bertahankan sejak lama dari yang diturunkan 

secara turun temurun dari nenek moyang
3. Upacara karo merupakan tradisi di suku tengger yang wajib diikuti oleh warga asli 

suku tengger tanpa membedakan agama baik hindu, islam, Kristen, dsb.
4. Keunikan Menggunakan 22 elemen sesajen yang memiliki fungsi yang berbeda-

beda



4

Pertanyaan Penelitian (Rumusan Masalah)

Maka dari itu muncul pemikiran
“Bagaimana Makna dan Simbol Sesajen dalam 
Upacara Karo Suku Tengger Desa Baledono?”



5

Landasan Teori

Penelitian ini menggunakan teori simbol menurut F.W. Dillistone terbagi menjadi 
6 indikator yang berfokus pada pemahaman simbol sebagai alat yang memiliki 
daya kekuatan untuk menyampaikan makna yang melampaui bentuk literalnya. 
Menurut Dillistone dalam karyanya The Power of Symbols (2002) bahwa simbol 
adalah sesuatu (kata, benda, tindakan, atau peristiwa) yang menghubungkan 
realitas konkret dengan sesuatu yang lebih besar, seperti konsep, nilai, atau 
kepercayaan transdental. Simbol berfungsi sebagai jembatan antara dunia 
nyata dan makna yang lebih dalam atau abstrak. 



6

Tujuan Penelitian

Sehingga fokus penelitian dilakukan untuk mengetahui makna 
dan simbol sesajen dalam ritual upacara Karo di Suku 

Tengger Desa Baledono. Maka dengan andanya penelitian ini, 
diharapkan bisa sebagai bentuk pembelajaran bagi generasi 
muda untuk melestarikan tradisi tersebut agar tidak pudar di 

era modernisasi ini.



7

Metode
Penelitian menggunakan jenis metode kualitatif, dengan pendekatan 
deskriptif, dimana dalam kegiatan pengumpulan data selama penelitian 
akan disampaikan dan dianalisi menggunakan kata kata 

Teknik pengumpulan data primer dan sekunder

Teknik Purposive sampling



8

Hasil

No Indikator Dillistone Simbol Sesajen Makna Simbolik Analisis Konstektual

1 Memperluas Makna
(Expanding Meaning)

Tampah/Tempeh Buana agung (Alam Semesta) Memperluas konsep dunia fisik menjadi representasi kosmos spiritual

  Nasi Tumpeng Kerucut Hubungan vertical manusia-Tuhan Bentuk kerucut memperluas makna dari sekedar makanan menjadi jembatan spiritual
  Takir dari Janur Kehidupan di dunia (Ja=jagat, Nur=hidup) Etimologi kata memperluas makna material menjadi filosofis
           Pisang Raja Tuhan Yang Maha Esa (Hyang Widi Wasa) Buah biasa diperluas maknanya menjadi representasi ketuhanan
2 Merangsang Imajinasi

(Stimulating Imagination)
Ayam Panggang dengan posisi terbalik Dinamika kehidupan (susah-senang) Posisi unik merangsang imajinasi tentang perjalanan hidup

 

 

 Lima warna tumpeng (putih, kuning, merah, hitam) Empat penjuru mata angin (Dewata) Kombinasi warna memicu imajinasi kosmologi Hindu-Jawa. Representasi dari keberadaan Hyang Widi Wasa (Tuhan)

  Bunga Tanalayu Keabadian Tuhan Sifat bunga yang tidak layu merangsang imajinasi tentang kekekalan
3

 

 

 

Menghubungkan Realitas
(Connecting Reality)

Tumpeng Pras Permintaan maaf kepada Tuhan/leluhur Menghubungkan kesalahan konkret dengan pengampunan spiritual

  Tumpeng Pras Among Perlindungan "papat kalimo pancer" Menghubungkan kebutuhan perlindungan fisik dengan spiritual
 

 

 

 

 Jambe, suruh, gambir, Bako ampenna, Rokok klobot (rasa manis-pahit) Pengalaman hidup yang beragam yaitu susah, sedih, dan senang Menghubungkan rasa fisik dengan pengalaman emosional

  Wedang Ireng Putih Dualitas laki-laki dan perempuan Menghubungkan warna kontras dengan konsep keseimbangan gender
4 Kekuatan Simbol

(Power of Symbol)
Juwadah (jenang abang putih) Bukti peringatan Hari Raya Karo (seperti materai) Memiliki kekuatan spritual dan sakral

  Satak (uang kuno) Kebutuhan ekonomi dalam kehidupan Kekuatan untuk mengingatkan pentingnya rezeki yang baik
  Takir Selawe (25 buah) Jumlah anak Joko Seger dan Roro Anteng Kekuatan untuk mengikat identitas khusus suku Tengger
5 Konteks Sosial dan Budaya

(Social-Cultural Context)
Godong Gedang (daun pisang) Kelapangan dan kebahagiaan Mencerminkan nilai budaya Jawa tentang keikhlasan dan kesederhanaan

  Regen (wadah anyaman bambu) Manusia Menunjukkan kearifan lokal dalam pemanfaatan sumber daya alam
  Sego Rowan Kemakmuran dan keberlangsungan hidup Refleksi budaya agraris masyarakat Tengger
6 Hubungan Simbol-Substansi

(Symbol-Substance Relation)
Bunga Putihan Kesucian pikiran dan kejernihan hati Substansi spiritual (kesucian) diwakili simbol fisik (bunga putih)

  Ayam Jago (jantan)

 

Tanggung jawab kepala keluarga Substansi peran sosial diwakili karakteristik biologis ayam jantan

 

Analisis makna dan simbol sesajen dalam upacara Karo dilakukan berdasarkan enam indikator teori simbol F.W. Dillistone, yaitu: 1) 

Memperluas makna, 2) Merangsang imajinasi, 3) Menghubungkan realitas, 4) Kekuatan simbol, 5) Konteks sosial dan budaya, dan 6) Hubungan 

antara simbol dan substansi. Sebagaimana disajikan dalam data sebagai berikut:



9

Pembahasan
1) Memperluas Makna  dalam Konteks Sesajen

Berdasarkan analisis indikator memperluas makna, dapat disimpulkan bahwa sesajen dalam Upacara Karo 

                    berhasil mentransformasikan objek-objek sederhana menjadi representasi kosmologi yang kompleks. 

 Transformasi makna dari tampah sebagai alat domestik menjadi simbol alam semesta, tumpeng sebagai 

                     makanan menjadi jembatan spiritual, takir sebagai wadah menjadi filosofi kehidupan, dan pisang sebagai buah 

 menjadi representasi ketuhanan, menunjukkan kemampuan luar biasa masyarakat Tengger dalam 

 mengembangkan sistem simbolik yang mampu memperluas pemahaman dari dimensi material menuju dimensi 

  spiritual dan kosmologis.

2) Merangsang Imajinasi dalam Ritual Sakral

Dari analisis indikator merangsang imajinasi, dapat disimpulkan bahwa elemen-elemen sesajen Upacara Karo memiliki kemampuan luar biasa dalam memicu 

pikiran mendalam tentang aspek-aspek filosofis dan spiritual kehidupan. Ayam terbalik yang memvisualisasikan dinamika kehidupan, kombinasi warna yang 

membangkitkan imajinasi kosmologi, dan bunga tanalayu yang merepresentasikan keabadian, secara kolektif menciptakan pengalaman ritual yang tidak hanya 

bersifat fisik tetapi juga intelektual dan spiritual. Hal ini menunjukkan bahwa masyarakat Tengger telah mengembangkan sistem simbolik yang mampu merangsang 

daya pikir kreatif dan imajinasi para partisipan ritual untuk memahami realitas yang lebih luas dari sekadar pengalaman indrawi.



10

Pembahasan
3) Menghubungkan Realitas dalam Dimensi Spiritual 

Analisis indikator menghubungkan realitas menunjukkan bahwa sesajen Upacara Karo berfungsi sebagai sistem jembatan yang sangat efektif antara dunia fisik 

dan dimensi spiritual-emosional. Tumpeng Pras yang menghubungkan kesalahan konkret dengan pengampunan spiritual, kunyahan rasa manis-pahit yang 

menghubungkan sensasi fisik dengan perenungan dinamika kehidupan, dan wedang ireng putih yang kontras menghubungkan visinya dengan konsep keharmonisan, 

secara keseluruhan membuktikan bahwa masyarakat Tengger telah menciptakan sistem simbolik yang mampu menjembatani antara pengalaman indrawi dengan 

pemahaman transendental, dimana memungkinkan partisipan ritual untuk mengalami dimensi spiritual melalui interaksi dengan elemen-elemen sesajen tersebut.

4) Kekuatan Simbol dalam Mempertahankan Identitas 

Dari analisis indikator kekuatan simbol, dapat disimpulkan bahwa elemen-elemen sesajen Upacara Karo memiliki daya yang luar biasa dalam mempengaruhi 

emosi, pikiran, dan tindakan komunitas Tengger. Juwadah yang menyatukan masyarakat dalam kegiatan kolektif, satak yang mengingatkan nilai-nilai moral ekonomi, dan 

takir selawe yang memperkuat identitas historis, secara bersama-sama menciptakan kekuatan simbolik yang tidak hanya bersifat spiritual tetapi juga sosial dan kultural. 

Kekuatan ini termanifestasi dalam kemampuan sesajen untuk mempertahankan kohesi sosial, memperkuat identitas komunitas, dan mempengaruhi perilaku masyarakat 

Tengger dalam kehidupan sehari-hari, menunjukkan bahwa simbol-simbol tersebut bukan hanya representasi pasif tetapi agen aktif dalam pembentukan dan pemeliharaan 

struktur sosial-budaya.



11

Pembahasan
5) Konteks Sosial Budaya dalam Kehidupan Agraris 

Analisis indikator konteks sosial dan budaya mengungkapkan bahwa makna sesajen Upacara Karo tidak dapat 

dipisahkan dari latar belakang kehidupan masyarakat Tengger sebagai komunitas agraris yang hidup dalam 

                     harmoni dengan alam. Penggunaan godhong gedang yang mencerminkan kesederhanaan dan keikhlasan, regen 

yang menunjukkan kearifan lokal dan gotong royong, serta sego rowan yang merepresentasikan nilai-nilai agraris, 

secara kolektif membuktikan bahwa sistem simbolik masyarakat Tengger berakar kuat pada realitas sosial-

                    budaya mereka. Hal ini menunjukkan bahwa simbol-simbol dalam sesajen bukan objek semata , melainkan 

                    refleksi dari nilai-nilai, pengalaman hidup, dan kearifan lokal yang telah tertanam dalam struktur sosial 

masyarakat Tengger selama berabad-abad.

6) Hubungan Simbol – Substansi dalam Manifestasi Nilai

Dari analisis indikator hubungan simbol-substansi, dapat disimpulkan bahwa elemen-elemen sesajen Upacara Karo menunjukkan korelasi yang sangat kuat 

dan logis antara karakteristik fisik dengan nilai-nilai yang direpresentasikan. Bunga putih yang secara natural memiliki warna bersih sebagai representasi kesucian spiritual, 

dan ayam jago yang secara biologis menunjukkan perilaku protektif sebagai simbol kepemimpinan keluarga, membuktikan bahwa masyarakat Tengger memiliki 

kemampuan untuk mengidentifikasi dan memanfaatkan kesesuaian natural antara bentuk fisik dengan makna simbolik. Hal ini menunjukkan bahwa sistem simbolik 

masyarakat Tengger bukan hasil kesepakatan bersama, melainkan hasil observasi mendalam terhadap alam dan kehidupan sosial yang kemudian diartikulasikan dalam 

bentuk simbol-simbol yang memiliki hubungan internal antara penampilan fisik dan substansi makna yang dikandungnya.



12

Kesimpulan
Penelitian ini mengungkapkan bahwa sesajen dalam ritual upacara Karo Suku Tengger di Desa 

Baledono tidak hanya sebagai elemen persembahan, tetapi juga sebagai simbol hidup yang mengikat 

keyakinan, nilai, dan identitas budaya masyarakat Tengger. Yang mana dapat menyampaikan komunikasi 

dalam bentuk pesan spiritual yang menghubungkan manusia dengan alam dan leluhur yang tetap 

berkaitan dengan konteks sosial budaya yang ada. Pemahaman yang mendalam terhadap simbol-simbol 

ini menunjukkan betapa kaya dan rumitnya sistem simbolik yang ada dalam masyarakat tradisional 

Indonesia. Hasil penelitian ini membuktikan bahwa setiap sesajen memiliki makna simbolis yang tidak 

boleh terabaikan agar tradisi ini dapat terus dilestarikan karena merupakan cara masyarakat Tengger 

menjaga hubungan dengan nenek moyang mereka dan mempertahankan identitas mereka sebagai suku 

Tengger di tengah dinamika zaman yang terus barubah. 



13

Referensi
• Adam, U. K., Yusup, A., Fadlullah, S. F., & Nurbayani, S. (2019). Sesajen sebagai Nilai hidup bermasyarakat di Kampung Cipicung Girang Kota 

Bandung. Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development, 1(1), 27–35. https://doi.org/10.52483/ijsed.v1i1.3

• Bahrudin, B., & Zurohman, A. (2022). Nilai-Nilai Multikulturalisme Dalam Beragama Masyarakat Suku Tengger Di Desa Ngadisari Kecamatan 
Sukapura Kabupaten …. Historis: Jurnal Kajian, Penelitian …, 7(1), 40–45.

• Haris, A., & Amalia, A. (2018). MAKNA DAN SIMBOL DALAM PROSES INTERAKSI SOSIAL (Sebuah Tinjauan Komunikasi). Jurnal Dakwah 
Risalah, 29(1), 16. https://doi.org/10.24014/jdr.v29i1.5777

• Jabbar, A. (2010). Makna teologis upacara karo masyarakat suku tengger. 1–77. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstrea   
m/123456789/1143/1/98347-ABDUL  JABBAR-FUF.PDF

• Koentjaraningrat. (2009). Pengantar llmu Antropologi (Ed. Revisi). Jakarta : Rineka Cipta.

• Mead, G. H. (2019). Mind, Self & Society. Yogyakarta : Forum.

• Febrianti, S. W., & Yusfarani, D. (2024). Pemanfaatan Tumbuhan Pisang Raja ( Musa paradisiaca L . ). 2018, 168–177.

• Firdaus, E. N., Kriswanto, M., Padang, N. B., Saputra, K. J., Arifin, N. H., Fatmawati, G., & Ardhian, D. (2022). Leksikon Tanaman Pada Boneka 
Petra Dalam Ritual Kematian Masyarakat Tengger Sebagai Simbol Leluhur: Kajian Antropolinguistik. SeBaSa, 5(2), 279–289. 
https://doi.org/10.29408/sbs.v5i2.5901



14

Referensi
• Indrawati, I. (2017). Makna Simbol Dan Nilai Budaya Upacara Adat Mappanre’Tasi: Sebuah Pemertahanan Budaya Lokal Di Tengah Teror Kesyirikan. Walasuji : Jurnal 

Sejarah Dan Budaya, 8(2), 253–266. https://doi.org/10.36869/wjsb.v8i2.119

• Laksono, A. D. (2020). Tengger bertahan dalam adat: studi konstruksi sosial ukuran keluarga suku Tengger. In Health Advocacy (Issue October 2020).

• Lestari, D. I. (2023). Perbandingan Sajian Makanan Dalam Upacara Besar Suku Tengger: Analisis Nilai Budaya. Acintya Jurnal Penelitian Seni Budaya, 15(2), 127–136. 

https://doi.org/10.33153/acy.v15i2.5143

• Nurul l i ta, H.,  & Agustina, N. (2024). Nyisig: Sebuah Upaya Dokumentasi Tradis i .  Ideas: Jurnal  Pendidikan, Sosial ,  Dan Budaya ,  10(3),  679. 

https://doi.org/10.32884/ideas.v10i3.1755

• Pangestu, P. A. N., & Sukarman, S. (2022). Tradisi Upacara Adat Karo di Desa Tosari Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan. JOB (Jurnal Online Baradha), 18(3), 

1157–1176. https://doi.org/10.26740/job.v18n3.p1157-1176

• Putri, N., Sari, N., Sejarah, P., Islam, P., Adab, F., & Bahasa, D. (2022). Internalisasi Moderasi Beragama Dalam Budaya Malam Selikuran  Masyarakat Jawa. 

International Conference on Cultures & Languages (ICCL), 1(1), 780–793.

• Rahmawati, E., & Suseno, B. (2021). Tradisi Masyarakat Tengger Bromo Sebagai Salah Satu Aset Wisata Budaya Indonesia. Jurnal Ilmiah Pariwisata Dan Perhotelan), 

4(1), 2597–5323. https://jurnal.akparda.ac.id/index.php/nusantara/article/view/44



15

Referensi
• Ratih, E. K., & Juwariyah, A. (2020). Konstruksi Sosial Upacara Adat Karo Suku Tengger Di Desa Tosari, Kecamatan Tosari, Kabupaten 

Pasuruan. Jurnal Analisa Sosiologi, 9(2), 526–550. https://doi.org/10.20961/jas.v9i2.42103

• Ridzki, A., & Achmadi, R. (2023). Analysis of the Development of Tumpeng As an Identity in Java Island. Journal of Culinary, 5(1), 1–7.

• Rohman, A., Mintarti, M., & Asyik, N. (2024). Offering Rituals (Sesajen): Synthesis of Religion and Culture from the Perspective of Islamic 

Religious Groups. Jurnal Theologia, 34(2), 199–220. https://doi.org/10.21580/teo.2023.34.2.18157

• Rukhmana, T. (2021). Jurnal Edu Research Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS) Page 25. Jurnal Edu Research : 

Indonesian Institute For Corporate Learning And Studies (IICLS), 2(2), 28–33.

• Saputra;, E. M. R. R. S. E., Muhammad, D. S. B. T. A. N. K., & Jahja, H. A. N. S. K. A. S. (2023). Metodologi Penelitian Kualitatif (N. Saputra 

(ed.)).

• Syakhrani, A. W., & Kamil, M. L. (2022). Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan Dari Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur 

Kebudayaan Yang Bersifat Universal. Journal Form of Culture, 5(1), 1–10.




